#### BIBLIOTECA DE LA REVISTA DE OCCIDENTE

La Biblioteca de la Revista de Occidente nace de la limpia ambición intelectual de contribuir a desentrañar los problemas, a veces graves, que el mundo y la cultura actuales tienen planteados. Problemas cuya paulatina solución ha de llevar a la plena maduración de una conciencia universal que se está fraguando por encima de los límites tradicionales —geográficos, históricos, raciales y de partido— que pertenecen ya al pasado, aunque persistan en la superficie su agitación y su violencia. Esta Biblioteca, de temática amplia y varia, absorberá en particular las tres Series de Ciencias Históricas, Política y Sociología y Filosofía, que se venían publicando en colecciones independientes. La Biblioteca de la Revista de Occidente ofrecerá así al lector aquellas publicaciones que, por el acierto de su tratamiento, puedan ayudarle a un recto planteamiento de las cuestiones del saber y el acontecer actuales.

SECCION: FILOSOFIA

02-090-005 16 copias

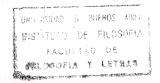
(Gnoseología - Banega)

#### EDMUND HUSSERL

### INVESTIGACIONES LOGICAS

Traducción del alemán por

MANUEL G. MORENTE y JOSE GAOS





Biblioteca de la
Revista de Occidente
General Mola, 11
MADRID

tunciona de un modo equívoco en Brentano— se encuentra un buen número psiquicos; y por otra parte, que bajo el título de «fenómenos físicos» —que logia, lo son en el sentido de Brentano, esto es, que no todos son actos los fenómenos psíquicos, en el sentido de una posible definición de la psicomismo nombre en las definiciones en cuestión. Cabría mostrar que no todos los conceptos de la división de Brentano sean aquéllos que tiguran con el ciencia de los fenómenos físicos; pero cabe negar con serias razones que nómenos psiquicos y a la definición correlativa de la ciencia natural como dar un buen sentido a la definición de la psicología como ciencia de los tediscusión sobre la exacta definición de las mismas. Es posible que quepa psicología y de la ciencia natural y resolverse de un modo muy simple la menos», con la cual puedan distinguirse las esteras de investigación de la la convicción de haber obtenido una clasificación exhaustiva de los «fenogran investigador, y que se expresa ya en los términos por él escogidos-. significa que yo comparta la convicción —que animaba en este punto al en su conocida división de los fenómenos en psíquicos y físicos. Esto no Brentano ha llevado a cabo bajo el título de fenómenos psíquicos y utilizado hay ninguna más notable ni hlosóficamente más importante que la que Entre las delimitaciones de clases dadas en la psicología descriptiva, no

\$ 9. La significación de la delimitación de los «fenómenos psíquicos» be-

El análisis del tercer concepto de conciencia, que coincide con el concepto de «acto psíquico» en cuanto a la consistencia fenomenológica esencial, exige dilucidaciones más extensas. En conexión con el adquiere el término de contenidos conscientes —y en especial de contenidos de nuestras representaciones, de nuestros juicios, etc. — varias significaciones, que es de la mayor importancia distinguir e investigar del modo más exacto.

Innoinatai vinensiu omos vinensianos p.I.

CAPITULO

de verdaderos fenómenos psíquicos 1. Pero el valor del concepto brentaniano de «fenómeno psíquico» no depende en modo alguno de los fines que Brentano perseguía con él. Se nos ofrece aquí una clase de vivencias rigurosamente delimitadas y que abarca todo lo que caracteriza en cierto sentido estricto la existencia psíquica, consciente. Nadie llamaría ser psíquico a un ser real que careciese de esas vivencias, a un ser que sólo tuviese 2 contenidos de la índole de las sensaciones, siendo incapaz de interpretarlos objetivamente o de representarse de algún modo objetos mediante ellos, es decir, siendo incapaz de referirse en actos a objetos, esto es, de juzgarlos, de alegrarse o entristecerse por ellos, de amarlos y odiarlos, de apetecerlos y repugnarlos. Si se creyera dudoso que fuese posible pensar un ser semejante como mero complejo de sensaciones, bastaría señalar las cosas fenoménicas exteriores, que se presentan a la conciencia por medio de los complejos de sensaciones, sin aparecer ellas mismas en modo alguno como tales, y que llamamos seres o cuerpos inanimados porque carecen de toda vivencia psíquica en el sentido de los anteriores ejemplos. Mas prescindiendo de la psicología y entrando en el círculo de las estrictas disciplinas filosóficas, atestíguase la fundamental importancia de esta clase de vivencias en el hecho de que sólo las vivencias pertenecientes a dicha clase entran en consideración en las supremas ciencias normativas; pues en ellas solas cabe encontrar, aprehendiéndolas con pureza fenomenológica, las bases concretas para la abstracción de los conceptos fundamentales, que representan su papel sistemático en la lógica, la ética y la estética, como conceptos con que se construyen las leyes ideales de estas disciplinas. Entre ellas hemos nombrado la lógica, lo cual nos recuerda el particular interés que nos induce a considerar exactamente estas vivencias

# § 10. Caracterización descriptiva de los actos como vivencias «intencionales»

Pero ya es tiempo de determinar la esencia de la definición de Brentano, o sea, la esencia del concepto de conciencia en el sentido de acto psíquico. Guiado por el interés clasificativo ya mencionado, desarrolla Brentano la investigación correspondiente en la forma de un deslinde recíproco de las dos clases principales de «fenómenos» admitidos por él, los psíquicos y los

físicos. Llega así a seis definiciones, de las cuales sólo dos pueden entrar desde luego en nuestra consideración; pues todas las demás quedan destruidas por ciertos equívocos engañosos, que hacen insostenibles los conceptos brentanianos de fenómeno, especialmente de fenómeno físico y de percepción interna y externa <sup>3</sup>.

De las dos definiciones preferidas hay una que indica directamente la esencia de los fenómenos psíquicos o actos. Esta esencia se ofrece en forma innegable en cualesquiera ejemplos. En la percepción es percibido algo; en la representación imaginativa es representado imaginativamente algo; en el enunciado es enunciado algo; en el amor es amado algo; en el odio es odiado algo: en el apetito es apetecido algo, etc. Brentano tiene presente lo que cabe aprehender de común en estos ejemplos, cuando dice: «Todo fenómeno psíquico está caracterizado por lo que los escolásticos de la Edad Media han llamado la inexistencia intencional (o mental) de un objeto, y que nosotros llamaríamos, si bien con expresiones no enteramente inequívocas, la referencia a un contenido, la dirección hacia un objeto (por el cual no hav que entender aquí una realidad) o la objetividad inmanente. Todo fenómeno psíquico contiene en sí como objeto algo, aunque no todo, del mismo modo» 4. Este «modo de la referencia de la conciencia a un contenido» —como se expresa Brentano frecuentemente en otros pasajes— es en la representación el representativo, en el juicio el judicativo, etc. El ensayo brentaniano de clasificación de los fenómenos psíquicos en representaciones, juicios y emociones («fenómenos de amor y de odio»), se funda, como es sabido, en estos modos de referencia, de los cuales distingue Brentano tres especies radicalmente distintas, que se especifican eventualmente de múltiples maneras.

No nos importa saber si puede considerarse como exacta la clasificación brentaniana de los «fenómenos psíquicos»; ni siquiera si es posible reconocerle la significación fundamental que su genial autor pretende tiene para el cultivo de la psicología. Lo único importante para nosotros, y en que, por ende, nos fijamos, es que hay diversas modalidades específicas esenciales de referencia intencional, o, más brevemente, de la intención (que constituye el carácter descriptivo del género «acto»). El modo cómo una «mera representación» de una situación objetiva mienta éste su «objeto» es distinto del modo cómo lo hace el juicio, que considera verdadera o falsa dicha situación. Distintos son también el modo de la esperanza y el del temor, el modo del agrado y el del desagrado, el del apetito y el del desvío, el de la resolución de una duda teorética (resolución judicativa) y el de la de una duda práctica (resolución voluntaria en el caso de una elección deliberada); el de la confirmación de una opinión teorética (cumplimiento de una intención judicativa) y el de la de una decisión voluntaria (cumplimiento de la intención voluntaria), etc. Si no todos, los más de los actos son ciertamente

<sup>3</sup> Más detalles en el apéndice anteriormente citado.

Las discusiones del apéndice II, al final del capítulo, muestran que mi concepción, discrepante de la de Brentano, no se mueve en el sentido de las restricciones, como las que Brentano mismo considera necesario añadir, consciente de la inexactitud de las definiciones estrictas (cf. su *Psicología*, publicada en español por la *Revista de Occidente*).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ya no podíamos decir: viviese. El origen del concepto de vivencia reside en la esfera de los «actos» psíquicos, y si la extensión del mismo nos ha conducido a un concepto de vivencia que comprende también no-actos, la referencia a una conexión que los subordine o incorpore a actos, en suma, la referencia a una unidad de conciencia, sigue siendo tan esencial que donde faltare ya no hablaríamos de «vivir».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Psicología, p. 31 de la edición española (Revista de Occidente).

el todo, no son objetos intencionales en él. tenidos parciales; pero estos contenidos no son objetos intencionados por sensaciones— una vivencia, que puede comprender muchas clases de concontenidos visuales que lo llenan, es --considerado solo en cuanto a las cionales. Un trozo cualquiera del campo visual, cualesquiera que sean los ciones y sus complexiones revelan que no todas las vivencias son inten-

advirtamos especialmente. entenderse también como attrmaciones esenciales, sin necesidad de que lo pura. Todas las ahrmaciones tenomenológicas, que tratamos de hacer, pueden tible de ser visto intelectivamente en la ideación como diferencia esencial contenidos, mediante un análisis y una comparación ejemplares, es suscepccuvenceremos en general de que lo que se aprehende en ambas clases de tal diferencia entre uno y otro empleo del término «contenidos». Y nos Las investigaciones siguientes aclaratán con más exactitud la fundamen-

liosa, es formulada por Brentano diciendo «que, o son representaciones, o Una segunda definición de los fenómenos psíquicos, para nosotros va-

representado, sino el acto de representárselo. tación no se entiende, naturalmente, en esta definición el contenido (objeto) apetecido, nada esperado ni temido si no es representado». Por represendescansan en representaciones» 8. «Nada puede ser juzgado, nada tampoco

piado para nuestras investigaciones es la circunstancia de que supone un Lo que hace que esta definición no parezca un punto de partida apro-

cuvo contenido incita a nuevas investigaciones; por lo cual habtemos de tigaciones. Sin embargo, dicha definición expresa un principio importante, discusión del concepto de acto constituye el comienzo natural de estas invesmuchos equivocos de este término, no táciles de distinguir. En cambio, la concepto de representación que habría que empezar por establecer, dados los

puestos a) El objeto «mental» o «inmanente» s II. Prevención de malentendidos a que terminológicamente estamos ex-

nología. Mejor será, pues, no hablar ni de fenómenos psíquicos, ni en gediscrepancias respecto de sus convicciones nos fuerzan a rechazar su termi-Si bien hacemos nuestra la definición esencial de brentano, las indicadas

gica, según que se excluya o se incluya la apercepción psicológica. análisis adquieren de esta suerte una significación ya fenomenológica pura, ya psicolo vivencia intencional, pasando a ser la idea psicològica paralela y afin. Los mismos caso. Como consecuencia, también se modifica la idea fenomenológica pura del género mados» idealmente posibles --con exclusión de posiciones existenciales en este último ya sea de naturaleza efectiva, ya sea de naturaleza idealmente posible con seres «animente, se modifica, pasando a ser el concepto de estado psiquico de un ser animado.

Loc cit., p. 15. Loc. cit., p. 25 (conclusion del § 3).

volvet sobre ella.

91/7

luntarias, etc. Lo mismo si comparamos las resoluciones judicativas y las resoluciones vociertamente intenciones análogas y afines, pero no especificamente idénticas. un juicio como exacto, una vivencia afectiva como elevada, etc., supone misma sigue siendo esencialmente distinta de estos actos teoréticos. Valorar mo que su objeto— objeto a su vez de representaciones y de juicios; ella como tal representaciones. Però entonces la intención estética es --lo mispueden ser, sin duda, enunciados, y el enunciado es un juicio e implica juicio teorético sobre él. La aprobación estética y el predicado estético esencialmente peculiar frente a la mera representación del objeto estético o al tica es un modo de referencia intencional que se presenta como evidente y al genero intención. Así, por ejemplo, la aprobación o desaprobación estéen los juicios entretejidos, recutriendo sólo a elementos que no pertenezcan todas las diferencias entre los actos a diferencias en las representaciones y esencialmente distintas de intenciones. Sobre todo, es imposible reducir a priori, a la efectividad psicológica empírica. Hay especies y subespecies tundan en la esencia pura de dicho género, y por ende, preceden, como un ción» («carácter de acto») presenta diversas modalidades específicas que se género. Y también es indudable que la unidad del género descriptivo «intensu esencia descriptiva no pueden reducirse a vivencias psiquicas de otro complejos llegamos siempre a caracteres intencionales primitivos, que por presentativas o judicativas, etc. Pero es indudable que al analizar estos gian frecuencia. Las intenciones afectivas se edifican sobre intenciones revivencias complejas, y las intenciones mismas son además múltiples con

ctonal o acto, como nos da también la de sus especies puras 7. Las sensavivencias— nos da la idea tenomenológica pura del género vivencia intentrando sólo en consideración el contenido lenomenológico real de estas eliminada toda aprehensión y posición existencial psicológico-empirica, enlares elemplares de estas vivencias -- y verificada de tal suerte que resulte de un modo tenomenológico puro: la ideación verificada sobre casos particunatutalmente por los ejemplos °. Con otras palabtas y considerado a la vez definición esencial, cuya «realidad» (en el antiguo sentido) está asegurada son «aquellos fenómenos que contienen intencionalmente un objeto», una vemos en la definición de Brentano, según la cual los tenómenos psíquicos es la nota esencial de los «fenómenos psíquicos» o «actos»; de suerte que modo puramente descriptivo, como peculiaridad intima de ciertas vivencias, Nosotros consideramos que la referencia intencional, entendida de un

palabras. Detalles sobre esto último, más adelante. menos psiquicos». Lo extraño de esta pregunta proviene de lo inadecuado de las segustada. En lugar de esto habria que preguntar si los tenomenos respectivos son «tenofenomenos psiquicos --por ejemplo, los fenomenos afectivos--, tienen la peculiaridad Por eso no hay para nosotros discusiones como la de si realmente todos los Loc. cit., p. 32.

menológicamente puro de vivencia asume el de realidad psiquica; dicho más exacta-Manteniendonos en el marco de la apercepción psicológica, el concepto teno-

neral de fenómenos, tratándose de las vivencias de la clase a que nos referimos. Lo primero sólo tiene justificación desde el punto de vista de Brentano, para el cual se trataba principalmente de delimitar la esfera de investigación de la psicología. Pero desde nuestro punto de vista todas las vivencias tienen en este respecto los mismos derechos. Y por lo que al término de fenómeno se refiere, no sólo está gravado con equívocos muy perjudiciales, sino que supone una afirmación teorética muy dudosa, que encontramos hecha expresamente por Brentano: la de que toda vivencia intencional es un fenómeno. Como fenómeno designa en su acepción predominante (aceptada también por Brentano) un objeto aparente como tal, esto implica que toda vivencia intencional no sólo tiene referencia a objetos, sino que ella misma es objeto de ciertas vivencias intencionales; principalmente pensamos aquí en aquellas vivencias que nos dan el fenómeno de algo, en el sentido más estricto, o sea, en las percepciones: «todo fenómeno psíquico es objeto de la conciencia interna». Pero va hemos dicho que graves dudas nos impiden asentir a esta afirmación.

Otras objeciones alcanzan a las expresiones que Brentano emplea paralelamente al término de fenómeno psíquico o de un modo perifrástico, y que también son usuales en general. Es en todo caso arriesgado y con bastante frecuencia erróneo, hablar de que los obejtos percibidos, fantaseados, juzgados, deseados, etc., en forma respectivamente perceptiva, representativa, etc., entran en la conciencia; o a la inversa, de que la conciencia (el vo) entra en relación con ellos de este o de aquel modo y de que son recibidos en la conciencia de este o de aquel modo, etc.; y asimismo hablar de que las vivencias intencionales contienen en sí algo como objeto, etc. 10. Semejantes expresiones nos empujan hacia dos malentendidos: primero, que se trata de un proceso real o de un referirse real que tiene lugar entre la conciencia o el vo y la cosa «consciente»; segundo, que se trata de una relación entre dos cosas que se encuentran por igual realmente en la conciencia, un acto y un objeto intencional, algo así como dos contenidos psíquicos encajados el uno en el otro. Si bien es cierto que no cabe prescindir de hablar aquí de una referencia, debemos al menos evitar las expresiones que invitan formalmente a interpretar de un modo falso la relación, como si fuese una relación real psicológica o una relación inherente al contenido real de la vivencia.

Consideremos en primer término el segundo malentendido citado. Viene favorecido también muy singularmente por la expresión de objeto inmanente, que designa la peculiaridad esencial de las vivencias intencionales; y asimismo por la expresión escolástica sinónima: in-existencia intencional o mental de un objeto. Las vivencias intencionales tienen la peculiaridad de referirse de diverso modo a los objetos representados. Y lo hacen precisamente en el sentido de la intención. En ellas es mentado 11 un objeto, se

«tiende» a él. en la forma de la representación, o en ésta y a la vez en la del juicio, etc. Pero esto supone tan sólo la presencia de ciertas vivencias, que tienen un carácter de intención y más especialmente de intención representativa, judicativa, apetitiva, etc. Prescindiendo de ciertos casos excepcionales, no hay dos cosas que estén presentes en el modo de la vivencia, no es vivido el objeto v junto a él la vivencia intencional que se dirige a él. Tampoco son dos cosas, en el mismo sentido que una parte v el todo que la comprende. Sino que sólo hay presente una cosa, la vivencia intencional, cuvo carácter descriptivo esencial es justamente la intención respectiva. Esta constituye plena y exclusivamente el representar este objeto, o el juzgar sobre él, etc., según la naturaleza específica de la misma. Si está presente esta vivencia, hállase implícito en su propia esencia, que quede eo ipso verificada la «referencia intencional a un objeto», que haya eo ipso un objeto «presente intencionalmente»; pues lo uno y lo otro quieren decir exactamente lo mismo. Pero naturalmente, dicha vivencia puede existir en la conciencia con esta su intención, sin que exista el objeto, y aun acaso sin que pueda existir. El objeto es mentado, esto es, el mentarle es vivencia; pero es meramente mentado; y en verdad no es nada.

Si me represento el dios *Júpiter*, este dios es un objeto representado, está «presente inmanentemente» en mi acto, tiene en él una «in-existencia mental» o como quiera que digan las expresiones —erróneas si se las interpreta en su sentido propio—. Me represento el dios Júpiter quiere decir que tengo cierta vivencia representativa, que en mi conciencia se verifica el representar el dios Júpiter. Descompóngase como se quiera en un análisis descriptivo esta vivencia intencional; nada semejante al dios Iúpiter se puede hallar naturalmente en ella. El objeto «inmanente», «mental», no pertenece, pues, al contenido descriptivo (real) de la vivencia; no es en verdad inmanente ni mental. Pero tampoco existe extra mentem. No existe, simplemente. Mas esto no impide que exista realmente aquel representarse el dios Júpiter, una vivencia de tal índole, una modalidad de estado psíquico de tal naturaleza, que quien la experimenta puede decir con razón que se representa ese mítico rey de los dioses, del cual se cuentan estas y aquellas fábulas. Si existe el objeto intencional, nada cambia desde el punto de vista fenomenológico. Lo dado es para la conciencia exactamente igual, exista el objeto representado, o sea fingido e incluso contrasentido. No nos representamos a lúpiter de otro como que a Bismarck, ni la torre de Babel de otro modo que la catedral de Colonia, ni un polígono regular de mil lados de otro modo que un poliedro regular de mil caras 12.

Cf. Brentano, l. c.
 El atender u observar selectivo no entra en el sentido que damos aquí a las palabras «mentar», «intención». Cf. infra, § 20.

Podemos prescindir aquí de los eventuales caracteres de posición, que constituyen la convicción de la existencia de lo representado. El lector debe convencerse también de que puede eliminarse de las consideraciones hechas toda suposición de una realidad física de hombres y demás seres animados con vivencias, de suerte que stas dilucidaciones pueden entenderse como una consideración de posibilidades *ideales*. Se ve finalmente, pues, que toman el carácter de reflexiones metódicas de eliminación, que apartan lo que es objeto de una apercepción y posición trascendente, para des-

of Cft. subra, p. 494.

91/9

cepción interna y en el sentido de referencia intencional. que apenas es practicable--, el término de conciencia en el sentido de percon la necesaria circunspección —ya que no lo evitemos enteramente, cosa o sea, tomándolo con pureza fenomenológica; por ende, habremos de usar ferir este concepto, prescindiendo tan sólo de lo propiamente psicológico, la psicología; por eso nos habíamos decidido en el capítulo anterior a preconstituyen realmente esta corriente— revela la tendencia a imponerse en cientes a la unidad real del individuo psíquico y todos los elementos que designa igualmente como conscientes la corriente de las vivencias pertenecepto de conciencia —el cual, tomado de un modo psicológico-empírico,

(12. b) El acto y la referencia de la conciencia o del yo al obleto

resueltamente «el yo». De hecho, en la reflexión natural no aparece el acto relación mutua, en sentido real. En lugar de «la conciencia» suele decirse la conciencia por un lado y la cosa consciente por otro, entrarian en una Cosa análoga sucede con el segundo malentendido citado ", según el cual,

el yo parece referirse necesariamente, por medio de la misma o en la misma, cuyo segundo relato reside en el objeto. Si nos fijamos en la vivencia actual, aislado, sino el yo, como punto de referencia de la relación de que se trata;

nos sumimos, por ejemplo, en la observación de un proceso tenoménico, o Pero cuando vivimos el acto correspondiente, por decirlo así, cuando puro, como centro de referencia. Con lo cual retornariamos a la hipótesis anteriormente rechazada de un yo en todo acto el yo como punto de unidad esencial e idéntico en todas partes. al objeto; y en esta última interpretación nos inclinaríamos incluso a insertar

primera parte, y el representar, juzgar, desear, etc., la cosa correspondiente vencia real es un acto compuesto, que contiene la representación del yo como este referirse del yo. Lo que se ofrece entonces descriptivamente en la visuerte que responda algo susceptible de ser señalado descriptivamente a se hace una con el acto correspondiente «nos» referimos al objeto de tal o más bien, tener lugar de nuevo; pero solo cuando tiene lugar realmente y tación del yo puede estat «a punto», puede irrumpir con particular facilidad, yo, como punto de referencia de los actos llevados a cabo. La represenarrollo de una demostración matemática, etc., no es posible notar nada del en el juego de la fantasía, o en la lectura de una narración, o en el des-

real empírico y más natural, la unidad continua, real, que se constituye inla conciencia», el respectivo «haz» de las vivencias, o dicho de un modo vialidad, puesto que el yo no es para nosotros nada más que la «unidad de se refiere intencionalmente a un objeto en todo acto. Esta es una pura tritambién desde el de la reflexión natural, es exacto naturalmente que el yo como segunda parte. Considerado desde el punto de vista objettvo, o sea,

> etcétera 13. coloreadas; no oimos sensaciones de sonido, sino la canción de la cantante, jetos representados en el acto. No vemos sensaciones de color, sino cosas puntos de apoyo, pero ellos mismos no son intencionales, no son los obintencionales, integran el acto, hacen posible la intención como necesarios pertenecientes a la consistencia real de las vivencias intencionales, no son cionales, por otra parte, los contenidos verdaderamente inmanentes, los Si los llamados contenidos inmanentes son más bien meramente inten-

> que es juzgado, o que es objeto de aquella complacencia, de aquel deseo, etc. ciendo que el palacio es percibido, fantaseado, representado en una imagen, tiva, los cuales no podemos expresar normalmente de otra manera que dimodo nuevo. Todas ellas tienen de común el ser modos de intención objecerlo, etc., son nuevas vivencias caracterizadas fenomenológicamente de un complacerse en su belleza arquitectónica, o abrigar el deseo de poder haestado psiquico de esta o aquella naturaleza descriptiva. Juzgar este Palacio, objeto, por ejemplo, el Palucio de Berlin, es, deciamos, una modalidad de las demás vivencias intencionales erigidas sobre ellas. Representarse un Y lo que decimos de las representaciones podemos decirlo también de

> puesto que tenemos la expresión de chieto intencional, que no está gravada sion de objetos inmanentes. Por lo demás, cabe prescindir tácilmente de ella, es clato en todo caso que hatemos bien en evitar por completo esta exprela referencia objetiva de los actos; pero por lo que hemos visto hasta ahora, representación y juzgado en el juicio, y cómo deba entenderse cabalmente fiesto lo que justifica el hablar figuradamente del objeto representado en la Será menester todavía una extensa investigación para poner de mani-

con dificultades semejantes.

en pugna con los de la psicología actual. Ahora bien, nuestro primer conterminología psicológicos, haríamos mal en poner nuestros propios términos tados con ellos. Dada la influencia predominante del modo de pensar y de la en confusion por obra de estos equívocos y otros estrechamente emparendiscutidas. Toda la moderna psicología y teoría del conocimiento ha caído significar con arreglo a las dos significaciones de la conciencia, anteriormente nocivo; pues la conciencia significa aquí algo muy distinto de lo que puede ciencia, es inmanente a la conciencia, etc.) padecen de un equivoco muy presiones paralelas y equivalentes (el objeto es consciente, está en la concontenido» intencionalmente el objeto en el acto, es innegable que las ex-Teniendo en cuenta la impropiedad que hay en la expresión: «estar

su apercepción psicológica. es entonces una vivencia fenomenológica pura, puesto que se ha eliminado también tacar lo que pertenece a la vivencia misma por su contenido real esencial. La vivencia

este capitulo. consciente interna -ser en si extraconsciente-, cf. el apéndice, a la conclusion de inmanentes y trascendentes, que se orienta por el antiguo esquema tradicional: imagen 13 Tocante a la distinción —en apariencia comprensible de suyo— entre objetos

tencionalmente en la unidad de la conciencia, como sujeto personal de las vivencias, como el yo que tiene en ellas sus «estados psíquicos», que lleva a cabo la correspondiente intención, la correspondiente percepción, juicio, etcétera. Presente una vivencia de esta o esta intención, el yo tiene *eo ipso* esta intención.

La proposición: el yo se representa un objeto o se refiere en el modo representativo a un objeto o tiene un objeto por objeto intencional de su representación, significa, pues, lo mismo que la proposición: en el vo fenomenológico (complexión concreta de vivencias) se halla presente realmente cierta vivencia, llamada por su peculiar naturaleza específica «representación del objeto respectivo». Igualmente, la proposición: el yo juzga sobre el objeto, dice tanto como: hay presente en él una vivencia judicativa de este o este otro carácter, etc. En la descripción no puede eludirse la referencia al yo viviente; pero la vivencia misma de que se trata no consiste en una complexión, que contenga como vivencia parcial la representación del yo. La descripción se lleva a cabo sobre la base de una reflexión objetivadora; en ella se enlaza la reflexión sobre el vo con la reflexión sobre la vivencia actual, en un acto relacionante, en que el vo se aparece a sí mismo como refiriéndose por medio de su acto al objeto de éste. Esto implica, como es notorio, un cambio descriptivo esencial. Ante todo, el acto primitivo ya no existe meramente; ya no vivimos en él, sino que atendemos a él y juzgamos sobre él.

Hay que evitar, por ende, este malentendido; las consideraciones que hemos hecho excluyen que la referencia al yo sea algo perteneciente al contenido esencial de la vivencia intencional <sup>15</sup>.

#### § 13. Fijación de nuestra terminología

Después de estos preámbulos críticos, vamos a fijar nuestra terminología. La elegiremos con arreglo a ellos, de tal suerte que resulten eliminadas en lo posible las hipótesis discutibles y las ambigüedades perturbadoras. Evitaremos, pues, por completo la expresión de fenómeno psíquico y hablaremos de vivencias intencionales siempre que sea necesaria la exactitud. «Vivencia» deberá tomarse en el sentido fenomenológico fijado. El adjetivo calificativo intencional indica el carácter esencial común a la clase de vivencias que se trata de definir, la propiedad de la intención, el referirse a algo objetivo en el modo de la representación o en cualquier modo análogo. Como expresión más breve usaremos la palabra acto, definiendo a los hábitos idiomáticos ajenos y propios.

Ciertamente, estas expresiones no están exentas por completo de dificultades. Hablamos frecuentemente de *intención* en el sentido de considerar es-

pecialmente algo, de atender. El objeto intencional, empero, no siempre es considerado, atendido. Hay muchas veces varios actos presentes a la vez v entretejidos, pero la atención «actúa» de un modo preferente sobre uno de ellos. Los vivimos todos simultáneamente; pero nos sumimos, por decirlo así en ese solo. Teniendo en cuenta, sin embargo, que la expresión de obietos intencionales está recibida históricamente v es muv usada de nuevo desde Brentano, acaso no sea inadecuado hablar de intención en un sentido correlativo; sobre todo va que tenemos para la intención en el sentido del atender (que tendremos motivo 16 para no considerar como un acto especial), justamente ese término de atender. Pero hav que tener en cuenta aún otro equívoco. El término de intención presenta la naturaleza propia de los actos bajo la imagen del apuntar hacia; v se ajusta, por ende, muy bien a los múltiples actos que pueden caracterizarse, sin violencia v de un modo comprensible para todos, como un apuntar teorético o práctico. Pero esta imagen no se ajusta igualmente bien a todos los actos, y si consideramos más exactamente los ejemplos acumulados en el \$ 10. hemos de advertir que es menester distinguir un concepto estricto y otro lato de intención. En la imagen, la actividad de apuntar tiene por correlato la de alcanzar (tirar y dar). Exactamente lo mismo corresponden a ciertos actos como «intenciones» (por ejemplo, a las intenciones judicativa, apetitiva) y otros actos como «consecuciones» o «cumplimientos». Y por eso la imagen es tan perfectamente adecuada para los primeros actos. Pero los cumplimientos son también actos, o sea, también «intenciones», aunque repetimos que, al menos en general, no son intenciones en ese sentido estricto, que alude a un cumplimiento correspondiente. El equívoco es inofensivo una vez conocido. Cuando se trate del concepto estricto, habrá que decirlo expresamente, claro está. Por lo demás, la expresión paralela carácter de acto nos avuda también a eludir cualesquiera malentendidos.

En lo tocante, por otra parte, a la expresión de actos, no se debe pensar, naturalmente, en el sentido primitivo de la palabra actus. La idea de actividad debe quedar excluida en absoluto 17. Pero la expresión de acto se halla tan arraigada en el lenguaje de muchos psicólogos, y, por otra parte, tan desgastada por el uso y tan claramente emancipada de su sentido primitivo, que podemos conservarla sin preocupación, sobre todo después de esta advertencia expresa. Si no queremos introducir términos técnicos enteramente nuevos, extraños a todo vivo sentido del lenguaje y a toda tradición histórica, casi nunca podremos evitar dificultades de la índole que acabamos de exponer.

16 Cf. § 19.
17 Asentimos plenamente a lo que objeta Natorp (Einleitung in die Psychologie, p. 21) contra el hablar en serio de los actos psíquicos como actividades de la con ciencia o del yo: «si la conciencia aparece como un hacer y su sujeto como un actor, es porque está acompañada con frecuencia o siempre de un tender». También nosotros rechazamos la «mitología de las actividades»; no definimos los «actos» como actividades psíquicas, sino como vivencias intencionales.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Cf. la nota al capítulo primero, supra, pp. 486 y s., así como mis Ideen zu einer reinen Phänomenologie, etc., l. ci.

bastante; y, sobre todo, no se trata de esto fenomenologicamente. Como

siciones (siendo indiferente que sean todas o algunas). Pero todo esto no es

ga modificado por factores, que proceden de la actualización de estas dispo-

vencias anteriores hacen que lo condicionado realmente por el estímulo ven-

ción no es siempre el mismo, porque las disposiciones dejadas por las vicircunstancia de que, supuestos iguales estímulos, el contenido de sensa-

En la teoría de la «apercepción» se suele insistir con preferencia sobre la

una vez de un modo y otra vez de otro iguales contenidos de sensación. cerca en el espacio y otra vez lejos. Y también inversamente: «apercibimos»

105

identidad. Y pregunto ahora: ¿en qué se tunda esta conciencia? ¿No seria la «conciencia de la identidad», es decir, ese creer que aprehendemos una objeto en medio del cambio de los contenidos vividos. Vivimos, en efecto, estera de la vivencia el que creamos aprehender perceptivamente un mismo de este modo y supuesto como este objeto. Por otra parte, pertenece a la percepción y, por ende, para que sea una percepción de este objeto aparente ser real el objeto, es indiferente para la esencia propia de la vivencia de la no es el objeto percibido. Debemos observar, además, que el ser o el no embargo, el mismo objeto. Luego el contenido vivido, para hablar en general, más justo. Son vividos, pues, contenidos muy diversos, y es percibido, sin movimiento, si llamo así a los contenidos vividos, en un sentido mucho de conciencia. Tengo, en cambio, un nuevo contenido de conciencia a cada tenido de conciencia», si me acomoda llamar al objeto percibido contenido ma, como quiera que se la vuelva y ponga. Tengo siempre el mismo «conesta caja; pero no veo mis sensaciones. Veo siempre esta caja, una y la misdel que dude las siguientes consideraciones. Veo una cosa; por ejemplo, plo y pasando a la esfera de la percepción visual. Pongamos ante los ojos Todo esto resulta más claro todavía, cambiando adecuadamente de ejempero no es consciente realmente. distinto del ser del objeto percibido, el cual es presentado por el contenido, como situación general esencial, que el ser del contenido sentido es muy relaciones esenciales correspondientes. Vemos entonces intelectivamente, sensación, apercepción, percepción en relación al objeto percibido, y las puras y situaciones específicas, o sea, en este caso, las especies puras de y a su propio contenido esencial, aprehendemos ideativamente especies puro, si eliminamos todo lo real-empírico. Si miramos a las vivencias puras de la psicología y la ciencia natural, nos entrega su contenido tenomenológico de comprobar en el marco de la existencia natural, desde el punto de vista de conciencia, percepción del objeto correspondiente. Esto que acabamos ciencia», un estado del espíritu; llamamos al vivir sensaciones en este modo afluencia de nuevas sensaciones; es un carácter de acto, un «modo de la concontenidos. Pero la aprehensión misma no puede reducirse Jamás a una palabras, que sean percibidos distintos objetos sobre la base de los mismos iguales y que, sin embargo, sean apercibidos de distinto modo; o, con otras tenidos vividos) es concebible que existan en ella contenidos de sensación dnieta que hayan surgido los contenidos presentes en la conciencia (los con-

implicar sensaciones totalmente diversas. Oímos el mismo sonido una vez de los pájaros, etc. Distintos actos pueden percibir lo mismo y, sin embargo, el lenguaje usual significa yo percibo: yo oigo el adagio del violin, el trinar borrarla. Yo otgo puede significar en psicología yo tengo una sensación; en elección del ejemplo del sonido oscurece la diferencia un poco, sin empero percepción, y en el sentido precisamente de objeto de la percepción. La tido de la sensación consciente, pero que no es en sí mismo el objeto de la son para nosotros las diferencias entre la existencia del contenido en el senmente, o me dirija a él particular y preferentemente. Más importantes aun destacarlo en un todo, o destacándolo; según que lo perciba sólo accesoriapara mí de distinto modo, según que lo perciba solo implícitamente, sin término vienen las diferencias en el modo de percibir. El contenido existe cosa que admite y exige un análisis fenomenológico más amplio. En primer Pero a mí me parece que la «existencia de un contenido para mí» es una su conciencia en otra forma que en la existência de un contenido para él.» mi es mi conciencia de él. No me es posible imitar a quien logra sorprender ciertamente exacto lo que Natorp dice del sonido oído: «Su existencia para objeto de la percepción) y el oír el sonido (el acto de la percepción). Es esto no se ha dicho que no deban distinguirse dos cosas: el sonido oído (el del oír el sonido, como si continuase siendo algo sin el sonido. Pero con oir, por si, sin pensar en el sonido.» Es cierto que el oir no puede separarse cia para un yo; pero no puedo considerarme a mí mismo, ni considerar mi relación con otros contenidos de conciencia, sin tomar en cuenta su existennotable investigadot objeta 18: «Puedo considerar el sonido por sí o en Natorp. Pero no encontramos nada que pueda disuadirnos, cuando este valioso. Esta delimitación es combatida resueltamente, por ejemplo, por leciese el contenido descriptivo de la delimitación, contenido sobremanera tendidos en que incutrió; todas estas causas no han permitido que prevaesta delimitación, los fines que perseguía con ella y también algunos malenal extravio en este punto es la primitiva forma en que brentano introdujo descrito bajo el título de acto o vivencia intencional. Lo que ha contribuido simplemente la delimitación de la clase de vivencias que hemos definido y En primer término hay un grupo de investigadores que niegan pura y

de nuestras descripciones.

sario hacernos cargo de ciertas objeciones que conciernen a los fundamentos tereses lógico-epistemológicos. Antes de proseguirlos será, empero, necehondo en ciertos análisis descriptivos de la índole que exigen nuestros in-Con todas estas discusiones terminológicas hemos penetrado ya muy

criptivamente fundada th. Dudas contra la admissión de actos como una clase de vivencias des-

exacta la respuesta que dijera que se dan diversos contenidos de sensación por cada lado, pero que son apercibidos en «el mismo sentido», y que la apercepción en ese «sentido» es un carácter de vivencia, que es el que constituye la «existencia dei objeto para mí»; y además, que la conciencia de la identidad tiene lugar sobre la base de esos dos caracteres de vivencia, uno por cada lado, como conciencia inmediata de que ambos mientan lo mismo exactamente? ¿Y no es esta conciencia, una vez más, un acto (en el sentido de nuestra definición) cuyo correlato objetivo reside en la identidad referida? Yo creo que todas estas preguntas exigen con evidencia una respuesta afirmativa. No se puede encontrar nada más evidente que la distinción entre contenidos y actos, distinción que se pone de relieve aquí; y más especialmente, la distinción entre contenidos de la percepción, en el sentido de las sensaciones expositivas, y actos de percepción, en el sentido de la intención apercipiente, provista también de otros varios caracteres superpuestos; intención que constituye, en unidad con la sensación apercibida, el pleno acto concreto de la percepción.

Naturalmente, contenidos de conciencia en el más amplio sentido descriptivo de vivencias, son también los caracteres intencionales e igualmente los actos completos; por tanto, todas las diferencias que podemos encontrar son eo ipso diferencias del contenido. Pero dentro de esta esfera más amplia de lo visible creemos hallar la distinción evidente entre las vivencias intencionales —en las cuales se constituyen intenciones objetivas por obra de los caracteres inmanentes de la vivencia dada—, y aquellas vivencias en las cuales no ocurre esto, o sea, aquellos contenidos, que pueden funcionar como sillares de los actos, pero que ellos mismos no son actos.

La comparación de la percepción con el recuerdo, y de una y otro con la representación por medio de imágenes físicas (cuadros, estatuas, etc.) o de signos, suministra ejemplos favorables para aclarar más esta distinción y a la vez para separar unos de otros diversos caracteres de acto. Pero las expresiones suministran los ejemplos más favorables de todos. Imaginémonos 19, por ejemplo, que ciertas figuras o arabescos hayan empezado por ejercer sobre nosotros un efecto puramente estético y que, de pronto, comprendamos que pueden ser símbolos o signos verbales. En qué radica la diferencia? O tomemos el caso de que alguien oiga atento una palabra, que le es completamente extraña, como si fuese un mero complejo acústico; y comparemos con éste el caso en que posteriormente, familiarizado ya con la significación de la voz, la oye en medio de una conversación, comprendiéndola, pero sin intuitificaciones concomitantes. ¿Qué es, en general, ese más que tiene la expresión entendida (pero funcionando de un modo meramente simbólico) sobre el sonido articulado vacío de pensamiento? ¿En qué consiste la diferencia entre intuir simplemente un objeto concreto A y apercibirlo como «representante» de «un A cualquiera»? En estos casos y otros

innumerables semejantes, la modificación radica en los caracteres de acto. Todas las diferencias lógicas y principalmente todas las diferencias de forma categorial, se constituyen en los actos lógicos, en el sentido de intenciones.

Estos análisis de ejemplos hacen resaltar que la moderna teoría de la apercepción no basta, pues pasa por alto los puntos decisivos desde el punto de vista lógico y epistemológico. No da razón de la situación de hecho fenomenológica; no entra en su análisis y descripción. Mas las diferencias de apercepción son, ante todo, diferencias descriptivas; y lo único que importa al crítico del conocimiento son éstas, no unos supuestos procesos ocultos e hipotéticos, que tengan lugar en las profundidades inconscientes del alma o en la esfera de los procesos fisiológicos. Sólo ellas admiten una aprehensión fenomenológica pura, eliminadora de todas las posiciones trascendentes, como es la que supone la crítica del conocimiento. La percepción es para nosotros un plus que consiste en la vivencia misma, en su contenido descriptivo frente a la existencia bruta de sensación; es el carácter de acto que anima la sensación, por decirlo así, y que hace por esencia que percibamos este o aquel chieto, por ejemplo, que veamos este árbol, oigamos aquel campanillazo, aspiremos el aroma de las flores, etc. Las sensaciones, e igualmente los actos que las «aperciben», son vividos, pero no parecen objetivamente; no son vistos, ni oídos, ni percibidos con ningún «sentido». Los objetos, por otra parte, aparecen; son percibidos, pero no son vividos. Es claro que excluimos el caso de la percepción adecuada.

Algo análogo sucede también en otros casos, como es manifiesto; por ejemplo, tratándose de las sensaciones (o como quiera que llamemos a los contenidos que funcionan como fundamentos de la apercepción) que pertenecen a los actos de la imaginación pura y simple y de la imaginación reproductiva. La apercepción imaginativa hace que tengamos en lugar de un fenómeno perceptivo más bien un fenómeno de imagen, en el cual aparece sobre la base de las sensaciones vividas el objeto representado imaginativamente (el centauro en el cuadro pintado 20). Se comprende también que lo que, por referencia al objeto intencional se dice representación (intención perceptiva, memorativa, imaginativa, reproductiva, designativa, hacia él) se diga —por referencia a las sensaciones que pertenecen realmente al acto—aprebensión, interpretación, apercepción.

Teniendo en cuenta los ejemplos considerados, podemos decir que es evidente que hay modos de conciencia o de referencia intencional a un ob-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Tomo una cita de mis Psychol. Studien, etc. Philos. Monatsh., XXX (1894). p. 182.

La manoseada discusión sobre la relación entre la representación perceptiva y la representación imaginativa no podía conducir a ningún resultado exacto, dada la falta de una base fenomenológica debidamente preparada y la falta consiguiente de conceptos claros y de claro planteamiento de los problemas. Y lo mismo la cuestión de la relación entre la simple percepción y la conciencia reproductiva y signitiva. Cabe demostrar indubitablemente, creo yo, que los caracteres de acto son aquí distintos; que por ejemplo, en la «imagen» se hace vivencia un modo de intención esencialmente nuevo.

solamente la teoría del conocimiento está llamada a resolver. sea, que no supone haber dado respuesta a ninguna de las cuestiones que toda metalísica y que se halla en la puerta de la teoría del conocimiento, o tísicamente considerados, etc. Trátase más bien de una distinción anterior a tido en que se puedan oponer el ser inmanente y el ser trascendente, metafrente al ser pensado subjetivo con su «multiplicidad», e igualmente el senobjeto cualquiera, y de cómo se defina el ser objetivo en cuanto «unidad» constituya el ser objetivo, el verdadero y real ser en sí del mundo o de otro una vez más — la posición que se tome frente a los problemas de lo que intencional. Es indiferente para esta distinción —lo advierto expresamente Vivencia es el «mentat» el mundo; pero el mundo mismo es el objeto las vivencias. Peto el mundo no es jamás una vivencia del sujeto pensante. tituye realmente la conciencia; la conciencia misma es la complexión de reside en el contenido. El contenido es, en este caso, una vivencia que consen qué sentido atirmamos nosotros que toda la variedad de la conciencia tende elevar su identificación a principio epistemológico. Ya hemos expuesto gue los diversos conceptos de conciencia y de contenido; e incluso que premente en el contenido.» Pero a mí me quiere parecer que Natorp no distinconscio» es en ambas exactamente el mismo; la diferencia reside exclusivacuanto conciencia, de la conciencia de un mundo; el momento del «ser de una simple sensación no se distingue en nada, por su naturaleza y en riedad de la conciencia, reside exclusivamente en el contenido. La conciencia cíficas. Natorp dice contra esto 21: «Toda la riqueza, toda la multiple vase individualizan en ellos y las correspondientes conexiones esenciales espeintuidos y por medio de una abstracción ideatoria— las especies puras que también en todo tiempo aprehender adecuadamente en ellos --en cuanto objetos de intuición y de pensamiento en actos de distinta especie. Podemos las reducimos a conceptos, comparándolas, y por ende, hacemos de ellas caso particular, esto es, las aprehendemos de un modo inmediato y adecuado, table que sólo sabemos de todas estas diferencias porque las intuimos en el jeto, corresponde una variedad de intención. Considero también incontes-A cada modo lógicamente distinto de representar intelectualmente un obsentación simbólica y de la representación en el sentido de la lógica pura. apercepción de estatuas, cuadros, etc., y otro tanto en los casos de la repreproductiva», de la representación imaginativa en el sentido habitual de la distinto en los casos de la percepción, de la rememoración simplemente «rejeto esencialmente distintos. El carácter de la intención es especificamente

### § 18. La diferencia entre partes mediatas e inmediatas de un todo

Con la diferencia entre pedazos y partes abstractas va intimamente unida la diferencia entre partes mediatas e inmediatas o, dicho más claramente, partes próximas y remotas. Pues el término inmediatez —o mediatez—puede entenderse en dos sentidos. Hablaremos primero del sentido más

Si t (T) es una parte del todo T, entonces una parte de dicha parte, por ejemplo t [t (T)], será, a su vez, parte del todo; pero parte mediata. En este caso t (T) podrá llamarse parte comparativamente inmediata del todo. La diferenciación es relativa, puesto que t (T) puede a su vez ser parte mediata, con referencia a otra parte del todo en la cual esté contenida como parte. La diferenciación relativa se convierte en absoluta, cuando por partes absolutamente mediatas entendemos partes, con referencia a las cuales hay en el todo partes en las cuales entran como partes; y por partes absolutamente inmediatas entendemos partes que no pueden valer como partes de ninguna parte del mismo todo. En ese sentido absoluto es mediata toda parte geométrica de una extensión; pues tiene siempre partes (geométricas) que comprenden aquéllas. Más difícil es presentar ejemplos convenientes de partes absolutamente inmediatas. Sean citados los siguientes: Si en una intuición visual destacamos la complexión unitaria de todos los momentos

interiores, que se conservan idénticos en mero cambio de lugar, esa complexión será una parte del todo, que no puede tener ya otra parte superior. Lo mismo podría decirse del todo de sus meras extensiones, con respecto a los cuerpos geométricos, congruentes independientemente de la situación. Si limitamos la diferenciación a partes de una y la misma especie, entonces el momento del colorido unitario es una parte absolutamente inmediata, puesto que no hay ningún momento homogéneo del todo, al cual pueda aquél incorporarse. En cambio, el colorido que adhiere a un pedazo del todo, deberá considerarse como mediato, en cuanto que contribuye al colorido total del todo. Otro tanto puede decirse —con referencia a la especie: extensión— de la extensión total, que es una parte absolutamente inmediata; y de un pedazo de esta extensión, que es una parte absolutamente mediata de la cosa extensa.

## § 19. Un nuevo sentido de esta diferencia: partes próximas y remotas del todo

Los términos de partes inmediatas y mediatas adquieren un contenido completamente distinto, si atendemos a ciertas diferencias hotables, que se imponen al considerar comparativamente las relaciones entre todos y partes mediatas 3. Si pensamos un todo extensivo partido en pedazos, hallamos que estos pedazos admiten a su vez despedazamientos y los pedazos de los pedazos también, etc., etc. Aquí las partes de las partes son partes del todo en el mismo modo exactamente en que lo son las primitivas partes; y no notamos solamente la igualdad con referencia a la especie de la relación entre las partes, que condiciona respecto del todo la calificación de partes homogéneas —los pedazos de los pedazos son a su vez pedazos del todo 4—, sino que la igualdad de estas relaciones entre el todo y las partes mediatas por un lado y las partes inmediatas (relativamente) por el otro lado, se manifiesta en el hecho de que, merced a la diferencia de posibles divisiones, en que la misma parte surge y puede surgir ora como anterior. ora como posterior, no encontramos motivo alguno para conceder preferencia absoluta a una sobre otra, en el modo de ser contenidas por el todo; a la gradual ordenación de las divisiones no corresponde aquí ninguna gradación determinada y fija en la referencia de las partes al todo. Esto no quiere decir que los términos de partes mediatas e inmediatas sean completamente caprichosos y faltos de todo fundamento objetivo. El todo físico tiene verdaderamente esas partes primeramente consideradas; v éstas, a su vez, tienen no menos verdaderamente las partes en ellas distinguidas, partes que, con referencia al todo, son, pues, partes mediatas; y así en cada pro-

<sup>V. Bolzano, Wissenschaftlehre, I, § 58, pp. 251 y s. V. también Twardowski, oc. cit., § 9, p. 49.
Nueva expresión del teorema 3, en § 14, p. 412.</sup> 

Ya hemos hablado de las partes mediatas e inmediatas, próximas y remotas, en relación con el todo a que pertenecen. Pero también cuando consideramos partes en relación mustua solemos empleat esos términos, bien que en sentido muy distinto. Hablamos de una conexión inmediata o mediata de las partes; y en el caso último hacemos aún orras distinciones. Las primetas están entre si —decimos— próximas; las segundas, más alejadas. En este punto se ofrecen las siguientes relaciones. Es caso corriente el de excluye ottas partes; y también que b—pero no a— se halle enlazado de excluye ottas partes; y también que b—pero no a— se halle enlazado de la misma maneta con c. En esta situación, pues, estatá a enlazada también los estatá merced a una forma compleja de unidad, edificada con c. pero lo estatá merced a una forma compleja de unidad, edificada con los enlaces al esta en la forma abec, lo llamatemos mediatos si además existen otros enlaces sucesivos, como ca, de, etc., diremos que los si además existen otros enlaces sucesivos, como ca, de, etc., diremos que los miembros finales d, e, están enlazados con a en mediatez creciente y que do miembros finales d, e, están enlazados con a en mediatez creciente y que do miembros finales d, e, están enlazados con a en mediatez creciente y que do miembros finales d, e, están enlazados con a en mediatez creciente y que do miembros finales.

\$ 20. Partes próximas y remotas relativamente unas a otras

Las partes primarias pueden ser (y en general lo son) al mismo tiempo absolutamente mediatas. Sin embargo, hay también partes primarias que son absolutamente inmediatas, esto es, que no están contenidas en parte rensión es parte primaria de la extensión, aun cuando siempre puede ser concebido como parte mediata de la misma. Objetivamente siempre hay partes de las cuales es parte. En cambio, la forma de una extensión no está contenida como parte en ninguna de sus partes.

Después de ceras dilucidaciones podemos considerar como aclarado el nuevo e importatnte sentido de la distinción entre partes mediatas y partes inmediatas. La diferencia, empero, no es meramente relativa, en cuanto que previamente a una de las partes. Para una parte singular está fijamente determinado en si el hecho de ser en el actual sentido mediata o no y —en mejor distinción terminológica, podría hablarse aqui de partes promeras, secundarias en primero, segundo, etc., grado. Para de partes promeras, secundarias en primero, segundo, etc., grado. Para mejor distinción terminológica, podría hablarse aqui de partes próximas y partes primeras, secundarias en con conservamos los terminos de partes primeras, secundarias de partes primerias, las partes rescundarias de partes secundarias, etc. Los anatias; las partes terciarias son primarias de partes secundarias, etc. Los conceptos de esta serie son notoriamente incompatibles unos con otros.

diata es la relación que con el rodo tiene esa volumnests o voluminosidad inherente a la extensión configurada y perteneciente a ella de un modo primario. (En la esfera de lo puramente dado en intuición no puede hablarse, maturalmente, de determinación cuantitativa propiamente dicha.)

esta parte y sólo secundariamente al todo de la intuición. Todavía más mea una parte extensiva de algo intuido (visualmente), pertenece primero a manera el momento del colorido o el momento de la figura, que es inherente dariamente, a toda la melodía terciatiamente, y así sucesivamente. De igual entonces esa parte es inherente a la cualidad primariamente, al sonido secuneste sonido con todos los demás sonidos, es decir, su momento genérico, lidad c del sonido considerado una parte que represente lo que es común a y exigiria una consideración más detenida—. Si es lícito admitir en la cuaya una parte secundaria --concepción que desde luego obrece dificultades sino más bien de su cualidad, esto es, que, con referencia al sonido, sería melòdico; dijerase que la intensidad no es un momento inmediato del sonido, pudiera parecer incluso que la intensidad nos aleja todavía más del todo segunda, mediata. Lo mismo acontece con la intensidad del sonido; es más, nido es en el todo de la melodía la parte primera y su cualidad es la parte primero al sonido y luego a su momento de cualidad; sino que en si el sológica, en tavor de cierto proceso de división que hubiera de conducirnos aquí a una preferencia arbitratia, o condicionada por alguna coacción psicodos pertenece solo mediatamente. Esta «mediatez» no se refiere, pues, singular, a ésre perrenece inmediatamente; al todo formado por los sonien si no es parre de la melodía sino en tanto en cuanto es parre del sonido la situación objetiva a que nos referimos aquí. Es evidente que la cualidad de la inmediata. Pero esta relación tenomenológica no debe confundirse con aprehensión particular de la parte mediata presupone el subrayado particular ha de ser notado por si, debera el sonido mismo quedar «destacado». La Sin duda, es seguro que si el momento de la cualidad del sonido singular atributtse a nuestro modo subjetivo de dividir ni a ningún motivo subjetivo. la cualidad, por ejemplo, del sonido singular, es inherente al rodo, no puede de la melodia. Pero es bien claro que la mediatez con que el momento de rensidad, etc.—, las cuales, por ser partes de partes, son rambién partes nidos tiene a su vez partes -un momento de cualidad, un momento de inen el cual hallamos sonidos singulares como partes. Cada uno de estos sode sonidos, intuitivamente unitaria, por ejemplo, una melodia, es un todo Muy otra cosa acontece si sacamos a colación otros ejemplos. Una serie

greso de la división. Pero en si mismas las partes más remotas no están más lejos del todo que las partes más próximas. Las partes deben su gradación en todo caso a la gradación de las divisiones; y esta última si que carece de fundamento objetivo. En el todo extensivo no hay división que sea en si la primera, ni hay grupo fijamente limitado de divisiones sión que sea en si la primera, ni hay grupo fijamente limitado de divisiones que sea un primer grado de división, de ninguna división dada arranca duzca a una nueva división —o a un nuevo grado de división. Podemos empezar por cualquier división —o a un nuevo grado de división. Podemos considerada como inmediata puede, según el modo preferencia interna considerada como inmediata; cualquier parte inmediata puede ser considerada como inmediata;

es parte más remota que c; y e más remota aún que d. Es notorio que con esto queda caracterizado tan sólo un caso especial simple. Cada letra a, b, c, ... podría, por ejemplo, comprender una unidad parcial compleja, esto es, todo un grupo de miembros unitariamente enlazados; y entonces los miembros de los distintos grupos —sobre la base de los encadenamientos que enlazan unas con otras las unidades parciales consideradas como todos—aparecerían también en relaciones de conexión más próxima o más remota.

No hemos dicho nada de si existen otros enlaces y, especialmente, de si entre los miembros mediatamente enlazados existen otros enlaces directos (y aun quizá incluso del mismo género que los que existen entre miembros inmediatamente enlazados). Consideramos los miembros exclusivamente según las formas de las relaciones compuestas, que vienen determinadas por los enlaces elementales. Naturalmente, la consideración de esas formas tendrá significación especial en esa clase privilegiada de casos, que tanto teorética como prácticamente es la que más se ofrece, y cuya índole es fácil de poner en claro en los enlaces de puntos dentro de una recta. Si destacamos una serie cualquiera de puntos en una recta, advertimos que los enlaces inmediatos de los miembros mediatamente enlazados con los enlaces de los vecinos inmediatos pertenecen a uno y el mismo género infimo de enlace; y de tal suerte, que se diferencian de ellos sólo por su diferencia específica infima, mientras que esta diferencia misma está univocamente determinada por las diferencias de los enlaces que en cada caso median. Tal sucede en las duraciones del tiempo, en las configuraciones espaciales, en suma, siempre que los enlaces están caracterizados por segmentos dirigidos de uno y el mismo género. En una palabra: existe en todo ello adición de segmentos. Sin embargo, podemos prescindir de todo esto en nuestra consideración puramente formal.

Lo esencial puede comprenderse en conceptos, del siguiente modo: Dos enlaces forman encadenamiento cuando tienen en común algunos, pero no todos los miembros (por tanto, no coinciden, como cuando, por ejemplo, los mismos miembros están unidos por enlaces varios). Todo encadenamiento es, pues, un enlace complejo. Los enlaces se dividen, pues, en enlaces que contienen encadenamientos y enlaces que no los contienen; y los enlaces de la primera especie son complexiones de enlaces de la última especie. Los miembros de un enlace, que no tienen encadenamientos, están inmediatamente enlazados o avecindados. En todo encadenamiento y, por tanto, en cualquier todo que contenga encadenamientos, tiene que haber miembros inmediatamente enlazados, a saber: los que pertenecen a enlaces parciales que ya no contienen encadenamientos. Todos los demás miembros de un todo semejante se dicen mediatamente enlazados. El miembro común de un encadenamiento simple a-b-c (simple porque no tiene como parte ningún otro encadenamiento) está, en el sentido de estas determinaciones, enlazado inmediatamente con sus vecinos, mientras que éstos están enlazados entre sí mediatamente, y así sucesivamente. El término de partes más próximas y más remotas unas de otras se refiere siempre a encadenamientos. Los conceptos vecino (= miembro inmediatamente enlazado), vecino de un vecino, etcétera, proporcionan — después de un complemento fácil de determinar formalmente— la gradación de «lejanía», y entonces no son sino los números ordinales: primero, segundo, etc. El complemento tiende, naturalmente, a cuidar de la univocidad de esos conceptos, fijando una «dirección del progreso»; por ejemplo, si se tiene en cuenta la esencial desigualdad en los lados de una clase de relaciones, nacen conceptos como vecino de la derecha de A (el primero a la derecha de A), vecino de la derecha del vecino de la derecha de A (el segundo a la derecha de A), etc. Los fines esenciales de la presente investigación no exigen que entremos más detenidamente en este punto, que, en sí, no deja de tener importancia.

§ 21. Exacta determinación de los conceptos rigurosos de parte y de todo, así como de sus especies esenciales, por medio del concepto de fundamentación

En las anteriores consideraciones iba nuestro interés dirigido hacia las más generales relaciones esenciales entre todos y partes, o entre partes entre sí (de contenidos que se componen formando un «todo»). En nuestras definiciones y descripciones a ello referentes, estaba presupuesto el concepto del todo. Pero se puede prescindir en todo caso de este concepto; se puede sustituirle la simple coexistencia de los contenidos, que han sido designados como partes. Y así podríamos, por ejemplo, definir:

Un contenido de la especie a está fundado en un contenido de la especie b, cuando un a no puede existir conformemente a su esencia (esto es, legalmente, sobre la base de su índole específica), sin que también exista un b. En todo lo cual queda sin resolver si se exige o no la coexistencia de cierros c. d.

Y lo mismo en las demás definiciones. Si lo tomamos todo en esta generalidad, entonces podríamos definir, en modo digno de atención, el concepto riguroso de todo mediante el concepto de fundamentación. De la manera siguiente:

Por todo entendemos un conjunto de contenidos, que están envueltos en una fundamentación unitaria y sin auxilio de otros contenidos. Los contenidos de semejante conjunto se llaman partes. Los términos de fundamentación unitaria significan que todo contenido está, por fundamentación, en conexión directa o indirecta con todo otro contenido. Y esto puede ser de manera que todos esos contenidos estén fundados unos en otros inmediata o mediatamente, sin socorro exterior; o también de manera que, inversamente, todos juntos funden un nuevo contenido, asimismo sin socorro exterior. En este último caso no es imposible que ese contenido unitario se construya con contenidos parciales que, por su parte, estén fundados en grupos parciales del conjunto supuesto, de modo semejante a como el contenido total en el conjunto total. Por último, también son posibles casos

otros, allegados unos a otros. És más, todas estas expresiones no tienen prono necesitan cadenas ni lazos para estar encadenados o enlazados unos con relación entre si, están fundados unos en otros y por lo mismo precisamente la imagen supone. Pero aquéllos de que nosotros hablamos tienen mucha Naturalmente, todo esto es completamente exacto para los contenidos, que aislados. ¿No es un contrasentido querer enlazar contenidos sin un lazo? otros; nunca llegarían a conjunción, sino que permanecerían eternamente bieta ninguna forma, los contenidos no tendrían nada que ver unos con pensamiento de que si no hubiera siquiera esa torma tan suelta, si no hucontenidos dados en mera conjunción espacial. Se introduce entonces el forma sensible- es la indiferencia con que están unos junto a otros los porque pretende ilustrar la informidad sensible por medio de un caso de «yuxtaposición». Lo que recomienda tanto esa imagen impropia —impropia independientes, que solo por serlo pueden fundar esa forma sensible de la monia en nuestro favor; pues supone notoriamente contenidos relativamente tamente es la que hemos excluido. La imagen de la «yuxtaposición» testimiento de la independencia relativa de los contenidos separados; y ésta jus-Nuestra respuesta es clara. El término de separación implica el pensaunidad enlazada?

piamente sentido para ellos. Alli donde no tiene sentido hablar de separa-

que --como aquí se pretende-- la fundamentación haya de significar ya unos a otros, bien que completamente faltos de todo enlace, en lugar de dos unos juntos a otros en total separación, estando atenidos en su existencia En seguida se objetará: ¿no podrían en todo esto permanecer los contenicias, repito, así constituidas hayan de tener la función de conferir unidad. el meto coexistir de contenidos de cierras especies coordinadas, que exigenen otra cosa sino en que el ser de contenidos de ciertas especies condiciona dades de coexistencia; que exigencias de complementación, no consistentes En este respecto puede, ante todo, resultar extraño que simples necesi-

sible susceptible de ser abstraída, y, si es hacedeto, ponerla en clato. todo caso el considerar la posibilidad de unidades sensibles, sin forma senni más la no-existencia al no-hallazgo. Mas tiene la mayor importancia en maño, etc. Clato está que estamos muy lejos de querer sustituir sin más ridad, y de los segundos, el momento de la torma y el momento del tacomo colorido y extensión o, dentro de los primeros, tono de color y claunidad a los pedazos— otros que enlacen los momentos no-independientes. en la unidad del fenómeno visual, junto a los contenidos de forma —que dan la figura compleja, etc. En vano nos esforzamos, en cambio, por encontrar, la unidad de la configuración cromática o figuras parciales en la unidad de sourqos en la nuique de una melodía o coloridos separados en pedazos en enlazado son partes independientes relativamente unas a otras; por ejemplo: pueden ser señaladas realmente en la intuición, como momentos propios, lo dad. En todo caso es un hecho patente que siempre que formas de enlace quede fundado un propio contenido de torma, un propio momento de unidamentaciones unilaterales o bilaterales, sin que además por su coexistencia frente a la conciencia de la percepción, y otras más, se basan en meras funpercepción de una cosa y los momentos tenomenológicos peculiares que tiene intensidad sonora, o que la unidad entre la provisión de sensaciones en la por ejemplo, que la unidad de extensión y colorido, de cualidad sonora e excepción de los despedazables, carecen de formas de unidad enlazadoras; podamos aventurar el pensamiento de que todos los todos, con la unica Podría parecer extraño que con esta definición salgamos adelante y aun

indispensables. general en trozos, sólo entonces son tales momentos notoriamente y a priori grupos o parejas. Solo cuando el todo es «extensivo» y puede dividirse en esten enlazadas por propios momentos de unidad, aunque solo sea por puesto. Según nuestro concepto del todo ni siquiera se exige que las partes Y no cabe fáculmente afirmar a priori que un momento tal tenga que ser sumomento propio, fundado en todas las partes juntas, un momento de unidad. nido, estará satistecha la exigencia de nuestra definición, sin que exista un de tal manera que cada pareja de miembros vecinos funde un nuevo contetodas las partes. Si, por ejemplo, la unidad se produce por encadenamiento, forma propia, en el sentido de un momento particular de unidad, que enlace según nuestra definición, no a todos los todos pertenece necesariamente una

Antes de proseguir adelante será bueno hacer notar expresamente que,

\$ 22. Formas sensibles de unidad y todos

con referencia a sus pedazos. mentos en tundamentación mutua, como colorido y extensión; y la misma (la figura espacial exactamente tal como aparece) con referencia a sus mosible, la figura espacial intuitivamente dada y cubierta de cualidad sensible partes y enlace relativamente a ciertas otras; así la cosa que se otrece sen-

Uno y el mismo todo puede ser compenetración relativamente a cierras parte en general vayan orientados tan sólo hacia estos casos. «las formas que los unen». También sucede que los términos de todo y ha de dividirse como en sus pedazos) fundan nuevos contenidos, que son independientes relativamente unos a otros (en los cuales el todo entonces tricto, se mientan todos de la segunda especie, es decir, que contenidos reales de enlace. Cuando se habla de uniones, enlaces, etc., en sentido espero determinan, ya todas juntas, ya encadenándose por parejas, formas junto en cuestión); en los otros casos, las partes están «tuera unas de otras», las «partes» se compenetran (las partes definidas como miembros del connadas separaciones esenciales del todo. En los casos primeramente señalados, Se advierte al punto cómo mediante estas diferencias quedan determi-

 $\gamma c$  con d,  $\gamma$  así sucesivamente en encadenamiento. a cabo de manera que a tunda con b un nuevo contenido y luego b con c, intermedios, donde la unidad de la fundamentación, por ejemplo, se lleve ción tampoco ha de tener sentido el problema de cómo deba ser superada la separación.

Es claro que esta concepción vale no sólo en la esfera de los obietos intuitivos (especialmente de los contenidos fenomenológicos) que nos sirvieron de ejemplo, sino para la esfera de los objetos en general. Lo que verdaderamente unifica - diriamos sin vacilar - son las relaciones de fundamentación. Por consiguiente, la unidad de los objetos independientes se produce sólo por fundamentación. Siendo independientes, estos objetos no están fundados unos en otros; no queda, pues, sino que ellos mismos, reunidos, funden nuevos contenidos, los cuales, por este estado de cosas, se llamarán contenidos unificativos, con relación a los «miembros» fundamentantes. Pero los contenidos que están fundados unos en otros (ya bilateral, va unilateralmente) tienen, sin embargo, también unidad; y aún más íntima incomparablemente, puesto que no está mediatizada. La «intimidad» consiste justamente en que su unidad no viene traída por un contenido nuevo, que por su parte «produce» la unidad sólo porque está fundado en los muchos miembros juntos, pero en sí mismos separados. Si llamamos a tal contenido «unidad», entonces, sin duda, es la unidad un «predicado real», un contenido «positivo», «real»; y entonces sí puede decirse ---en este sentido- que otros contenidos no tienen unidad; y entonces ni siquiera podemos decir ya que el propio momento de unidad sea uno con cada uno de los miembros unidos. Pero si no queremos admitir una terminología tan errónea y tan propensa en la práctica a ocasionar equívocos, tendremos que hablar de unidades y todos hasta donde llegue la fundamentación unitaria. De todo conjunto de contenidos así unidos habremos de decir entonces que tiene unidad, aun cuando el predicado que así le atribuimos no es «real», en el sentido de poder destacarse en el todo un elemento llamado «unidad». La unidad es justamente un predicado categorial.

Habrá que tener asimismo en cuenta la no pequeña ventaja teorética, que nuestra concepción promete, eliminando una dificultad conocida de antiguo y sentida como muy molesta en la teoría de los todos. Trátase de la infinita implicación de las relaciones de las partes, que parece exigir una infinita implicación de momentos de unidad, en cada todo. La opinión contra la cual van encaminadas nuestras objeciones parte de la afirmación (que se supone patente) de que cuando dos contenidos forman un todo real tiene que haber una parte propia -el momento de unidad- que los enlace. Ahora bien, si a a y a b pertenece el momento de unidad u, entonces pertenecerá a a y a u -- ya que éstos también están unidos-- un nuevo momento u1, y a u y u1, como también a u y u2, pertenecerán otros nuevos momentos us y us, y así in infinitum. Mas si no se hace la distinción entre el enlace y la relación, entre diferencias de «materia sensible» y «forma categorial»; si la muchedumbre ilimitada de diferencias de aprehensión —que son a priori posibles y que se complican en lo infinito según una ley ideales interpretada en los objetos como momentos reales de éstos, entonces resultan esos análisis tan sutiles como extraños, que Twardowski nos ha ofrecido en su investigación «psicológica» <sup>5</sup>.

Nuestra concepción ahorra esos infinitos regresos de partes —regresos que se ramifican siempre en nuevas series—. Como real (perceptible en una sensibilidad) no existe nada más que el conjunto de los pedazos del todo, así como las formas sensibles de unidad, que se fundan en la conjunción de los pedazos. Pero lo que da unidad a los momentos dentro de los pedazos, lo que une los momentos de unidad con los pedazos son las fundamentaciones en el sentido de nuestra definición.

Finalmente, por lo que se refiere al concepto de momento de unidad—que distinguimos del concepto de la «forma» que da unidad a un todo—ya lo hemos definido de pasada anteriormente. Por momento de unidad entendemos un contenido que está fundado por una pluralidad de contenidos; y no por algunos de ellos, sino por todos juntos. (Claro está que tomamos como supuesto nuestro concepto de la fundamentación.) Si nos limitamos a la esfera fenoménica, ese contenido puede ser, según la naturaleza de sus fundamentos, un contenido tanto de la sensibilidad externa como de la interna.

Nota.-Los momentos de unidad, como todos los demás contenidos abstractos, se ordenan en puros géneros y especies 6. Así el género figura espacial se diferencia en figura triangular y ésta, a su vez, en la especie ínfima triángulo determinado, tomado este último en el sentido en que es «el mismo» a pesar de cualquier traslación o giro. Estos ejemplos dan a conocer claramente que el género de los «momentos de unidad» está univocamente determinado por el género de los contenidos que lo fundan; como también la diferencia ínfima de los primeros está determinada univocamente por la de los últimos. Adviértase, además, que en los momentos de unidad hay que distinguir momentos o formas de primero, segundo, tercer... grado, según que la forma esté fundada inmediatamente en contenidos absolutos o en formas de primer grado o en formas que a su vez están fundadas en formas de primer grado; y así sucesivamente. También se ve que los contenidos formales de grados superiores están necesariamente entretejidos en un todo con la serie completa descendente de las formas de grados inferiores y, por tanto, representan en esa trama siempre formas complejas. relativamente a los elementos absolutos que proporcionan la fundamentación última. En la esfera de las figuras sensibles complejas, sobre todo de las visuales y acústicas, se pueden buscar fácilmente ejemplos; la situación general puede ser, empero, vista intelectivamente a priori por los conceptos.

Op. cit., § 10, pp. 51 y ss. Véase mi Philosophie der Arithmetik (1891), p. 232.

ss v II §§ \*

distinto de lo que solemos tener a la vista bajo el título de abstracción; Dicho más claramente: esta abstracción formalizadora es algo totalmente «abstraet» la particularidad de las especies de contenidos correspondientes. cualquiera de todos, nos efevamos a su forma pura, a su tipo categorial, al como las complexiones apriorísticas, que hace posibles. Dada una especie lación de fundamentación, tal como está expresado en la definición; asi todos y las partes. En esto prevalece tap solo lo universal formal de la re-Según la forma pura de las leyes, determinanse las formas puras de los

volisirorida pirosi \$ 24. Los tipos formales puros de todos y partes. El postulado de una

ser en lo sucesivo el objeto de nuestra preferencia. larizaciones meramente formales de esta idea, Estas particularidades han de como, por ejemplo, a la idea formal de un todo en general y a las particua las analíticas aprioristicas, que pertenecen a las meras formas categoriales, diferentes especies de todos son leyes sintéticas aprioristicas, en oposición Según nuestros anteriores desarrollos", las leyes constitutivas para las

a toda particularización posible ideal de la idea de tal unidad. todo su unidad. Por eso llamamos como razón unidad material o también real nor fundamentados; y esta ley determinada en su contenido es la que da al de las especies de los contenidos fundamentantes, y en consecuencia postecada uno de tales todos viene determinado por la particularidad material del todo de fundamentación. Pero el contenido de la ley perteneciente a nada perceptible), y en tanto que así es, también es categorial el concepto ma de la ley en general es categorial (la ley no es nada material, esto es, en la de fundamentación y ésta, a su vez, en la de ley pura; además, la foren el sentido de nuestra doctrina la idea de unidad o de todo esta basada dicado categorial? A esto, empero, cabe responder, haciendo observar que -y se trataba justamente de la unidad por tundamentación- era un preuna torma material. Pero ¿no dijimos en el parágrato anterior que la unidad ella se nos otreció la forma del todo, de la unidad fundamentante, como La forma del conjunto es una forma puramente categorial; y en oposición a

sible» de los todos. según sus tipos categorialmente definibles y abstraídos de la materia «senmâtica de las relaciones entre los todos y las partes, según sus tormas puras, Con ella està dado al mismo tiempo el fundamento para una teoria sistetanto, tormulada también, de completa contormidad con su significación. sentido. Es ésta una intelección fundamental que debe ser tratada y, por contenidos según leyes, que son leyes apriorísticas o «esenciales» en nuestro distinguirse) se funda en la pura determinación genérica de los respectivos

svoidoj sauoiovdiisaau

Antes de perseguir este pensamiento debemos liquidar una dificultad.

que es el primer libro que ha reconocido y estudiado los actos y los objetos de orden Arithmetik en lo referente a esos temas fenomenológicos y ontológicos; cuanto más terminologia. Quiere parecerme que aún hoy fuera útil repasar la Philosophie der los pensamientos esenciales, en mi Philosophie der Arithmetik, bien que con otta analisis, la concepción de las multiplicidades, la complexión, se encuentra ya, según de los posteriores desarrollos de Cornelius, Meinong y otros, sobre cuestiones del dades figurales» hayan desatendido esa obra, aun cuando una parte no despreciable mi sentimiento de que muchos de los recientes estudios sobre teoria de las «cualique no ha salido al público y que solo en parte ha sido impreso. Debo manifestar y que representa la refundición de mi trabajo de habilitación de 1887 en Halle, trabajo objetos de orden superior, debera consultarse la obra citada, que es mi primera obra sente obra hago acerca de conjuntos, momentos de unidad, complexiones, todos v sopbie der Arithmetik, p. 233. En general, para todos los desarrollos que en la prepluralidad y no-identidad— con la pluralidad o no-identidad mismas. Véase mi Philocaracteres sensibles de la muchedumbre -que nos sirven de señales indirectas de la de igualdad. Este ultimo está con aquel exactamente en la misma relación que los De la igualdad como unidad categorial debe distinguirse el momento sensible

da-especie (de la especie de parte metafísica, física, lógica o las que puedan pecie de todos. El ser-parte o más exactamente el ser-parte-de-tal-determinafuncionar una vez como parte de ésta y otra vez como parte de aquella escies de todos. Uno y el mismo contenido no puede, pues, a libre capricho, contenidos que han de funcionar como partes, determinanse distintas espelas diferentes leyes o, con otras palabras, según las diferentes especies de timos de las «partes». A toda unidad objetiva pertenece una ley. Según sentido pleno y propio, es una conexión determinada por los géneros inmente señalados de los contenidos fundamentantes. En general, un todo, en hace depender el género del contenido fundado de los géneros determinadaraleza» peculiar de los contenidos fundamentantes; existe una ley pura que comprendidos por ella. Un contenido fundado pende, empero, de la «natuexistiendo aunque varien de modo completamente caprichoso los contenidos completamente indiferente a su materia, es decir, que puede continuar referencia». Ello se demuestra por el hecho de que la torma de conjunto es ninguna forma objetiva de enlace, sino que los deja acaso «sin enlace y sin todos juntos un nuevo contenido; la intención unitatia no les proporciona que sólo en el pensamiento están reunidos— no fundan ni por grupos ni referida a todos los objetos en cuestión. Los objetos mismos -en cuanto la mera forma del pensar; designa el correlato de cierta unidad de mención «Conjunto» es la expresión de una unidad «categorial», correspondiente a diferencia (ser de diferente especie o, en otro sentido: ser no idéntico)? con-lunto); ni tampoco a una igualdad (como un ser de la misma especie) o todo, no puede llamarse todo al mero conjunto de contenidos (al simple En el sentido de la determinación que aquí intentamos del concepto de

\$ 23. Las formas categoriales de unidad y los todos